
	
	 	
	 新加坡证道学学会	
	 Singapore	Lodge	Theosophical	Society	
	

©新加坡证道学学会	|	https://chinesetheosophy.net/	|	公众号：证道学世界	

摘录：《证道学秘义学校》 

来源：《求索》杂志（Quest Magazine）第 101 卷第 3 期（2013 年夏季刊），第 100-104 页。 

作者：巴布洛.森德（Pablo Sender） 

 

证道学学会下设⼀所秘义学校（Esoteric School）。秘义学校旨在培养真正践⾏证道学的⼈⼠，

⽽非仅限于研究证道学。智慧将降临于⼼智具备承载能⼒者。秘义学校成员通过纯洁⾃律的⽣

活⾃我锤炼，成为值得领受[智慧]之⼈。 

秘义学校究竟是什么︖其成员从事的活动为何不能在整个证道学学会中开展︖ 

秘义学校（ES）成⽴于证道学学会创⽴后的最初⼏⼗年间。要深入理解其本质与宗旨，我们需

先简要考察其形成的历史。 

 

⼀项新实验 

纵观有记载的历史，绝⼤多数灵性与宗教组织都旨在推广其创始⼈传授的特定教义。这些教义

为世界各地许多⼈带来了启迪，但遗憾的是也导致了不同信仰间的争端。因此宗教往往成为分

裂⽽非团结的因素。 

1875 年创⽴的证道学学会被描述为⼀种新⽅法的“实验”。它同样受到某些觉悟者（即圣⼈或智

慧真师）的启迪，其创始⼈及领袖也被传授了某些教义，即我们所称的“现代证道学”。但证道

学学会并非是众多教派中又⼀派别，不专事推广⾃身教义。其宗旨在于建⽴⼀个不分彼此的普

世⼤同社会的核⼼——这个学会不以共同信仰为纽带，⽽是让有不同信仰与观点的⼈们在此汇

聚、分享、学习、协作，以共同追求真理为纽带，任凭每个⼈选择⾃⼰的道路。虽然部分成员

可能对证道学教义产⽣共鸣，但持不同见解者完全可以⾃由追随⾃身道路，无需被迫采纳任何

特定教义和⽅法。 

 

这个开放平台虽能⾃由汇聚不同传统背景或无特定信仰的⼈⼠，却也存在某些局限，这些局限

很快显现出来。随着证道学教义的传播，许多⼈深受启迪⽽加入证道学学会。这些成员⾃然渴

望拥有⼀个完全基于这些原则进⾏灵性修⾏的专属空间。但若在总学会中推⾏此举，又将限制

那些希望研习不同教义者的⾃由。证道学学会是否该放弃建⽴普世⼤同的尝试，转⽽推广特定

的⽣活⽅式︖抑或仅作为传播多元传统教义的组织，任由渴望以证道学为⽣活原则的⼈们独⾃

努⼒︖ 

 

在学会成⽴早期，为解决此问题，曾在某些证道学分会内部组建“内圈团体”。然⽽这些松散组

织的尝试均未成功。最终在 1888 年，经多次请求后，H.P.布拉瓦茨基同意在证道学学会内设⽴

特别分部——“证道学秘义学校”。该分部既能引导成员践⾏基于证道学教义的灵性⽣活，又可

维护整个学会的非宗派性质。 



	
	 	
	 新加坡证道学学会	
	 Singapore	Lodge	Theosophical	Society	
	

©新加坡证道学学会	|	https://chinesetheosophy.net/	|	公众号：证道学世界	

该分部由布拉瓦茨基夫⼈领导，保持独⽴运作，仅通过当时学会会长兼创⽴⼈亨利·斯蒂

尔·阿尔科特与总会保持联系。但 H.P.B 在 1891 年逝世前⼣，决定“终⽌两者间所有正式联系”，

以确保“证道学学会的完全⾃由与公共性质不受⼲涉”（《布拉瓦茨基⽂集》，12 卷 485 页）。如

今这两个组织互不隶属，没有任何正式联系。但只有证道学学会的成员才能被接纳为证道学秘

义学校的成员。 

 

⼤局 

为理解秘义学校的本质，我们需考察其形成过程中另⼀个关键要素。 

 

布拉瓦茨基夫⼈的⽬标之⼀，是反对当时⽇益盛⾏的科学主义思潮——该思潮将宇宙描绘成精

密的钟表机械机制，认为其中没有宗教或灵性元素的容身之地，也没有这个必要。为此她展现

了当时科学家无法⽤已知科学解释的神通现象，揭⽰了超越他们认知范畴的现实存在。（详见

笔者 2012 年夏季刊《探索》杂志⽂章《神通现象与早期证道学学会》）。H.P.B.宣称这些现象并

非任何形式的“奇迹”。它们通过遵循着智慧真师们熟知的“奥义法则”被制造——她正是这些真

师的弟⼦，并和其他成员⼀起与他们保持着直接沟通。 

 

1880 年代初，印度证道学学会会国际总部的两名不满员⼯指控 H.P.B.造假神通现象并伪造与真

师们的通信。当时英国新成⽴的⼼灵研究学会（Society for Psychical Research， SPR）中⼀位年

轻且缺乏经验的成员理查德·霍奇森(Richard Hodgson)前往印度调查这些指控。他在 1885 年发

表的报告中宣布她是个骗⼦。这当然成了全球新闻，使霍奇森和 SPR 声名⼤噪。 

 

正如后续研究揭⽰的，霍奇森全盘忽视了⽀持 H.P.B.的证据。⼀百多年后的 1986 年，⼼灵研究

学会资深会员、伪造研究专家弗农·哈⾥森（Vernon Harrison）在该学会期刊上发表了对霍奇

森报告的研究。哈⾥森最终认定 H.P.B.遭受了不公正的谴责。（哈⾥森研究报告的在线版本：

www.theosociety.org/pasadena/hpb-spr/hpbspr-h.htm。 译者注：⼼灵研究学会正式撤回了霍奇

森报告，并且承认对 H.P.B.的不公评判。）然⽽，霍奇森报告初现时⼏乎给证道学学会致命⼀

击，连 H.P.B.本⼈也担忧学会将因此覆灭。为挽救学会，阿尔科特提议调整活动⽅向与出版内

容，彻底不提神通现象、奥义学及真师，转向争议较⼩的比较宗教、哲学与科学领域。 

 

库图⽶真师（K.H.）说，此举虽精⼼策划以保全学会，却将扼杀其灵魂。 

 

通过否定其“秘义”维度，证道学学会将沦为⽬标崇⾼却空无秘传⽣命的显教组织，真师们的影

响受到严重限制。即便证道学学会能成功将⾃身局限于显教领域，仍注定⾛向失败。为什么︖

或许因为学会奠基之初便未以显教事业为⽬标。任何涉及例如雷姆利亚与亚特兰蒂斯⽂明、灵



	
	 	
	 新加坡证道学学会	
	 Singapore	Lodge	Theosophical	Society	
	

©新加坡证道学学会	|	https://chinesetheosophy.net/	|	公众号：证道学世界	

性现象、不可见的真师及其弟⼦、奥义入道等话题的组织，都不可能成为学术界“体⾯”的成员。 

 

布拉瓦茨基夫⼈深谙此理，始终寻求维系证道学学会与其奥义灵感源泉的纽带。秘义学校的创

⽴恰好提供了契机——那些渴望基于证道学教义过灵性⽣活的成员，可以⾃然地并公开地接受

真师们的存在。 

 

秘义学校的宗旨 

尽管对真师及他们为⼈类事业服务的虔诚敬仰是许多成员的重要动机，但秘义学校并非是供奉

真师的圣殿，亦不旨在扮演宗教角⾊。聚会围绕对证道学灵性体系进⾏冥想式研习与探究，成

员们承诺遵循以⽣活纯净、冥想、学习、服务及⾃我觉知为基础的⽇常修持。更需谨记，秘义

学校的核⼼宗旨并非促进成员个⼈发展，⽽是培养帮助⼈类之⼈。 

 

理想的慕道者能洞察⾃身与世界深陷无明与苦难的深渊。⾯对此境，他思索改变之道。他或许

通过慈善组织、教育及社会改⾰运动缓解苦难，但深知外在变⾰虽有益甚至必要，却未能触及

问题根源。痛苦的真正根源在于⼈⼼。当务之急是引导⼈类意识从⾃私转向无私。但修⾏者深

知：唯有超越⾃身需求者⽅能真正助⼈，⽽他参与此事业之程度，取决于⾃身摆脱无明的程度。

个⼈的灵性成长并非⽬的本身，⽽是通向更广阔的集体⽬标的途径。因此，秘义学校提供了⼀

条超越个⼈⾃我的道路，使慕道者能够协助真师们开展利他的事业。 

 

秘义学校是⼀个奥义组织，但“奥义”（Occult）这个词仅限学会在其成⽴时期所承载的含义。

“Occultism”—— “奥义主义“或者“奥义学”⼀词由证道学学会在⼗九世纪末推广普及，指的是“引

领⼈们从个⼈⾃我⾛向更⾼⾃我的灵性道路”。后来该词被其他运动和作者通⽤于布拉瓦茨基

夫⼈称作“法术”（occult arts）的各种事物。证道学秘义学校从来都不是魔法/法术学校。事实

上，尽管多名成员提出要求，H.P.B.与诸位真师均反对创⽴此类学校。证道学秘义学校不传授

开发神通、激活脉轮、唤醒昆达⾥尼等任何操纵神秘⼒量的技法。 

 

此秘义学部属试⽤性质，其宗旨在于为学员研习实⽤奥义学（practical occultism, 又称皇道瑜

伽）奠定基础。因此，除特殊情况外，学员在此阶段既不会被传授制造物理现象之术，亦不允

许其发展任何施术能⼒︔ 即便有⼈天⽣具备此类能⼒，在彻底掌握关于“真我”的知识、通晓⼈

之内在（发⽣于奥义层⾯的）⼼理⽣理过程，且掌控所有低级欲望与个⼈⼩我之前，不被允许

⾏使此类能⼒。 

 

那些加入秘义学校只为学习“法术”或获取“神秘学训练”，却全然不顾他⼈福祉之⼈，注定会失

望。（《布拉瓦茨基⽂集》，12:488）H.P.B.指出，研究（更不⽤说实践）奥义学会启动某些⼒



	
	 	
	 新加坡证道学学会	
	 Singapore	Lodge	Theosophical	Society	
	

©新加坡证道学学会	|	https://chinesetheosophy.net/	|	公众号：证道学世界	

量，若学⽣未做好准备便可能遭受伤害（《布拉瓦茨基⽂集》，12:678）。实践奥义学唯有在达到

⼀定纯净境界、超越个⼈⾃我幻象者⽅可尝试。证道学秘义学校的⽬的正是为真⼼慕道者提供

完成此转化过程的⼯具。当学员完成此转变（可能需历经数世勤勉修⾏），智慧真师⽅会收其

为弟⼦。唯有此时，他才能在导师指引下安全踏上实践奥义学的道路。 

 

当 H.P.B.在世时，秘义学校是她传授为踏上奥义之路准备课程的场所，这些深奥教义需经由成

员实践后⽅可公之于众。（在她看来，当⼈们研习某门学科时，会“磁性般”吸引先前研究者产

⽣的思想形状。这些思想形状根据其准确性，要么帮助要么阻碍⼀个⼈的理解进程。此举或许

意在让秘义学校成员的研究先形成正确思想形状，为公众接触教义时建⽴认知基础）。这些教

义后由安妮·贝森特部分刊载于《秘密教义》第三卷，最终完整收录于《布拉瓦茨基⽂集》第

⼗⼆卷。 

 

秘义学校并非因其拥有对其他学会成员保密的教义体系⽽更玄奥。尽管存在专门为秘义学校编

写的材料，但这些教义在整个证道学⽂献中均有体现。秘义学校材料的重点在于那些依据证道

学原则实践灵性⽣活的教导。因此该学校的秘传特质并非建⽴在特殊知识或秘密仪式之上，⽽

是源于成员所经历的内在转化过程。 

 

该组织的第⼆个宗旨关乎集体⼒量。任何同质群体都会在有意识或无意识间成为各类能量的载

体——无论是灵性、智能或情感能量，还是提升⼈性的亦或贬损⼈性的能量。秘义学校旨在汇

聚⼀群拥有共同⽬标与⽣活⽅式的⼈，借由他们传递特定的影响⼒。（当然，这并非意味着每

位加入秘义学校的⼈都内⼼契合其宗旨，也非暗⽰秘义学校之外不存在与该组织⽬标及⼯作相

契合之⼈。）每位秘义学校的成员的职责在于竭⼒使⾃身与组织⽬标保持协调，并与其他成员

和谐共处，从⽽成为传播能量的载体⽽非阻碍。 

 

加入秘义学校的影响   

加入如秘义学校这样的奥义组织，会对新成员会产⽣若⼲重要影响。H.P.B.对此解释如下：  

“当任何⼈宣誓成为“试炼者”，某些奥义效应便随之显现。⾸要效应是将⼈性中潜藏的⼀切—

—其缺点、习惯、特质或被压抑的欲望，无论是善是恶或无⾜轻重——尽数外化。（恶习）将

不可遏制地浮现，他必须付出百倍于往昔的努⼒，直至彻底消弭⾃身这类倾向。反之，若他潜

藏着未曾显露的美德，这些美德也将如同其他特质般不可阻挡地显现出来。“ 

“此乃奥义学领域中不可变之定律。” 

“其作⽤⼒之强弱，取决于慕道者渴望的炽烈与真诚，以及他对誓⾔真实性的深刻体悟。”

（《布拉瓦茨基⽂集》，12:515） 

 



	
	 	
	 新加坡证道学学会	
	 Singapore	Lodge	Theosophical	Society	
	

©新加坡证道学学会	|	https://chinesetheosophy.net/	|	公众号：证道学世界	

我们必须铭记，加入秘义学校的动机并非是为了增添⽣活乐趣，⽽是要尽可能迅速地摆脱无明

的根源，从⽽获得帮助他⼈的能⼒。奥义能量的作⽤如同阳光初照于久被阴影笼罩的⼟地。其

中万物皆被赋予⽣机，杂草与美花并存。如同炼⾦术的转化过程，新入门者的弱点与缺陷将被

激发，从⽽获得净化与蜕变的契机。⽽此时他也将获得更强⼤的⼒量来完成这项⼯作。 

 

然⽽，有些⼈经历这种效应后，会陷入⾃欺之中，不愿诚实地⾯对被唤醒的⼀切。这种态度的

结果是，他们沦为这种奥义过程负⾯效应（对弱点的刺激）的牺牲品，却未能利⽤其正⾯效应

（对治这些弱点的额外⼒量）。 

 

抱有真诚意图的⼈的额外效应在于：新入门者的业⼒将被“重组”。⽣活不再充满随机性，⽽是

有了清晰可辨的特定⽅向——这对于敏锐的慕道者⽽⾔显⽽易见。外部境遇将被量身塑造，为

内在炼⾦术的修⾏提供必要的挑战与机遇。真诚的慕道者无需畏惧——无⼈需承受超出其承受

⼒的重担。纵使修⾏之路艰⾟，其光明⾯在于：通过不懈努⼒，修⾏者终将逐步获得更多的⾃

由、更广的智慧与更强的⼒量。 

 

这种内在修⾏帮助修⾏者逐步觉醒于更深层的存在，从精神层⾯看，其⽣命变得更有意义。但

这条道路最令⼈振奋之处，或许在于修⾏者意识到⾃⼰已成为某种伟⼤⼒量谦卑的组成部分—

—这股⼒量正为最终确保⼈类幸福⽽⾟勤耕耘。每当他直⾯并战胜内⼼的“邪恶”，便是在协助

消弭世间的邪恶。 

 

资料来源： 

 

《布拉瓦茨基⽂集》。鲍⾥斯·德·齐尔科夫编。15 卷。惠顿：证道学出版社，1977-91 年。 

Blavatsky, H.P. Collected Writings. Edited by Boris de Zirkoff. 15 vols. Wheaton: Theosophical 

Publishing House, 1977-91. 

Chin, Vicente Hao, Jr 编：《真师致 A.P.⾟尼特的书信（按时间顺序排列）》。马尼拉：证道学出

版社，1998 年。 

Chin, Vicente Hao, Jr., ed. The Mahatma Letters to A.P. Sinnett in Chronological Sequence. Manila: 

Theosophical Publishing House, 1998. 

吉纳拉贾达萨编《智慧真师书信集·第⼀系列》。阿迪亚：证道学出版社，1919 年。 

Jinarajadasa, C., ed. Letters from the Masters of the Wisdom, First Series. Adyar: Theosophical 

Publishing House, 1919. 


